
J U L I O  -  D I C I E M B R E  D E  2 0 2 3  |  N Ú M E R O 1 1  I S S N :  2 5 9 4 - 1 7 1 2

El Buen Vivir, paradigma de vida y su influencia en la educación
del siglo XXI

Adriana Rodríguez Salazar
Aprendiz del Buen Vivir
nanarodsal@gmail.com

 

RESUMEN
La autora reflexiona sobre el cambio de enfoque civilizatorio que propone el paradigma del
Buen Vivir, en tanto alternativa al modo de vida basado en el crecimiento económico para
lograr el desarrollo y cumplir con las metas del progreso. La filosofía ancestral del Buen Vivir,
en cuyos principios se encuentran la relacionalidad que pone en el centro la vida plena,
coincide con los planteamientos de las ciencias cuánticas en la gestión de las relaciones
invisibles que fundamentan la existencia en el planeta. La confluencia entre los saberes
ancestrales y los aportes de la cuántica, brindan la oportunidad para la construcción el cambio
de enfoque en la educación y las ciencias que aporten al entendimiento del Buen Vivir o los
diversos buenos vivires.
Palabras clave:  Buen Vivir, cambio de paradigma, ciencias cuánticas, saberes ancestrales. 

COMO CITAR

Rodríguez A. (2023). El Buen Vivir, paradigma de vida y su influencia en la educación del siglo XXI. 
       Ecopedagógica, 6 (11), 58-64.

ABSTRACT
The author reflects on the change of civilization approach proposed by the Good Living
paradigm, as an alternative to the way of life based on economic growth to achieve
development and meet the goals of progress. The ancestral philosophy of Good Living, in
whose principles are the relationality that puts full life at the center, coincides with the
approaches of quantum sciences in the management of invisible relationships that underpin
existence on the planet. The confluence between ancestral knowledge and the contributions
of quantum, provide the opportunity for the construction of a change of focus in education
and science that contribute to the understanding of Good Living or the various good lives.
Keywords:  Good Living, paradigm shift, quantum sciences, ancestral knowledge.. 

Good Living, a paradigm of life and its influence on education in the 21st century

https://orcid.org/0000-0001-9881-5352
https://orcid.org/0000-0001-9881-5352
https://orcid.org/0000-0001-9881-5352
https://orcid.org/0000-0001-9881-5352


 E C O P E D A G Ó G I C A ,  J U L I O  -  D I C I E M B R E  D E  2 0 2 3  V O L  6  N Ú M E R O  1 1 ,  I S S N :  2 5 9 4 - 1 7 1 2

El Buen Vivir se ha posicionado como un paradigma alternativo al modo de vida
basado en la explotación de la naturaleza y del ser humano como la vía para el
crecimiento económico basado en el extractivismo para generar la riqueza material y
del anhelado progreso.

Desde su emergencia como planteamiento de un modo de vida distinto al
hegemónico, al ser incluido en las constituciones políticas de Ecuador (2008) y Bolivia
(2009), el Sumak Kawsay o Suma Qamaña -como se denomina en los idiomas quechua
y aymara respectivamente al Buen Vivir o Vivir Bien-, se posicionó como en un
paradigma indispensable para replantear los referentes civilizatorios para el cambio
en el naciente siglo XXI.

Dos décadas después del inicio del Siglo XXI, está claro que es necesario y urgente
hacer un cambio de paradigma no solo para garantizar la pervivencia humana y
planetaria, sino para dar un giro sustancial al modo de habitar la tierra y de
habitarnos en ella. 

Hemos llegado a límites inimaginados por el absurdo de la carrera productivista y
extractivista que se nutre de la riqueza natural y humana, alimentando el
desequilibrio de la vida y por ende de nuestra relación con la madre tierra. Esto ha
generado contradicciones y fracasos en el desarrollo que se expresa en la pobreza,
contaminación, migraciones, desigualdad y despojo de la riqueza humana y
planetaria que se manifiesta en el desequilibrio de las relaciones sociales,
económicas, ecológicas y en la desarmonía con el entorno natural que habitamos.
Al contrario de generar riqueza, crece la devastación de la vida en el planeta, a la par
que aumenta la enorme brecha entre los ricos, cada vez increíblemente más ricos, y
los pobres, igualmente más pobres; todo ello, mientras desaparece la clase media a
la que pertenecíamos una parte de la población humana, como si se hubiera tratado
de una ilusión más que de una real posibilidad de disfrutar de la comodidad
generada por el esfuerzo del trabajo, de la educación y de más postulados
impulsados por las políticas de desarrollo como el referente para cumplir con las
metas e indicadores de los países, las sociedades, comunidades y las personas. 
En esa lógica ilógica de los discursos oficiales del crecimiento, hemos creído y creado
un mundo extremadamente injusto, tanto con la madre tierra que nos sustenta, como
con nosotros mismos que la habitamos y somos parte de ella. ¿Cómo ha sido posible?
Muchos factores pueden explicar el punto al que hemos llegado, sin embargo hay
uno esencial que hemos olvidado. Es precisamente la pérdida de la memoria de
quienes somos, de dónde venimos y por tanto, para donde vamos. Nos hemos
perdido como humanidad, dejando de ver hacia atrás en los orígenes  y hacia adentro 

59



Empecemos por el origen mismo de la ciencia materialista que nos enajenó de
nuestra naturaleza cuántica, condenándonos a dejar de sentipensar utilizando todas
las capacidades humanas: no sólo las mentales, como el triunfo de la razón
condenando el sentir del corazón.   Palabras rescatadas de la sabiduría popular de
campesinos de culturas acuáticas del norte de Colombia, por el sociólogo colombiano
y maestro Orlando Fals Borda, quien la acuño en su obra La historia doble de la Costa
al describir la conexión del ser humano con la naturaleza y en el equilibrio entre el
sentir y pensar. 
Fals Borda, O. (2002). Historia doble de la Costa. Universidad Nacional de Colombia.
Banco de la República. El Ancora.Puede sonar extraño, pero este planteamiento se
traduce en la necesidad, capacidad y posibilidad de recordar las enseñanzas antiguas
que nos conectaban con la tierra como un ser vivo que percibimos desde el sentir del
ser humano. Eso hace posible y real la sabiduría de los pueblos originarios o las
primeras naciones, que consideran a los árboles, animales, plantas y todo el entorno
natural como familia: el padre sol, la madre tierra, los abuelos y las abuelas piedras o
montañas, los hermanos árboles e incluso los maestros cóndor y águila, símbolo del
retorno del equilibrio en la tierra. Todo ello, da un sentido armónico a la existencia y,
como lo plantea el Buen Vivir, es la vuelta a la vida plena o la plenitud de la vida. 

Valle Sagrado Inka, Yucay,
Perú

60

en las entrañas de nuestras identidades diversas, para entrar en la ausencia de la
búsqueda para llegar a ser aparentemente iguales en términos materiales e incluso
culturales, como si ello fuera posible y satisfactorio. Ese olvido supera los cien años
de soledad a los que los pueblos de la tierra macondiana fueron condenados, como
lo planteó García Márquez, para convertirse en una amnesia colectiva que durante los
últimos siglos nos ha alejado de nuestras raíces esenciales. 

¡Veamos, o mejor recordemos! 

 E C O P E D A G Ó G I C A ,  J U L I O  -  D I C I E M B R E  D E  2 0 2 3  V O L  6  N Ú M E R O  1 1 ,  I S S N :  2 5 9 4 - 1 7 1 2



Este enfoque es un cambio sustancial en cómo habitamos la tierra y en nuestra
propia forma de vivir la vida, puesto nos conecta con el SER parte del TODO, además
que nos lleva a revalorizar los conocimientos antiguos, otrora censurados o mal
calificados como salvajes e incivilizados. Así mismo, es una vía para reposicionar el
valor de los conocimientos antiguos que, gracias a la confluencia con las ciencias
cuánticas, nos permiten superar la visión meramente materialista de la ciencia para
elevar los saberes del “mundo invisible”, o de las energías, a categorías científicas. De
esta forma se comprenden los conocimientos holísticos que abordan las relaciones
naturales, cósmicas y etéricas (o cuánticas) como un todo interrelacionado que
interactúa tejiendo la vida con hilos invisibles, de manera que se validan y legitiman
los saberes que van más allá de lo meramente tangible. 

En este contexto, cambiar el paradigma desde la comprensión ancestral y filosófica
del Buen Vivir, es replantearnos la forma de vivir la vida en todos los ámbitos que
tejen la malla existencial de la humanidad. Se trata de volver al origen para
resignificar la vida como el eje esencial de la existencia del ser humano y su
relacionamiento con la naturaleza como un todo del que hacemos parte.

Desde este enfoque, el Buen Vivir replantea la base epistemológica que sustenta la
ciencia positivista en la que se basan muchos modelos que han regido la vida
humana en los últimos siglos. Por eso, el Buen Vivir es parte del pensamiento crítico
que pone en cuestión el crecimiento económico como la base del progreso y al
desarrollo -incluidos los matices que intentan suavizarlo con calificativos como
integral, sostenible, verde e incluso ecológico-, como el modelo único a seguir y
objetivo único para los diversos pueblos, comunidades y países.

 Además de volver a las raíces de la esencia humana, reconociendo el poder del sentir
y del hacer / ser desde el corazón, el Buen Vivir se comprende desde la integralidad o
relacionalidad de todo con todo. Los seres humanos con la naturaleza, entendida
como parte de la familia. Esto implica un giro que, además de ser biocéntrico en el
sentido de poner a la vida en el centro como lo define Eduardo Gudynas (2009), va
más allá para replantear las bases epistémicas de un conocimiento fraccionado en
partes de un rompecabezas que tratamos de unir para interpretar la realidad.
Hablamos de cambiar el enfoque para volver a la comprensión holística, integral y
relacional del mundo, de la realidad, del todo cuanto existe. Comprender las
relaciones que unen el tejido de la vida es esencial para replantear el paradigma que
nos separa de nuestra propia naturaleza humana.

61

Lo ECO, entendido como la casa grande que habitamos y somos, desde nuestra profunda conexión con la naturaleza, para
reubicarnos no solo como observadores sino como parte del tejido de la vida y de las relaciones con todo cuanto existe...

 E C O P E D A G Ó G I C A ,  J U L I O  -  D I C I E M B R E  D E  2 0 2 3  V O L  6  N Ú M E R O  1 1 ,  I S S N :  2 5 9 4 - 1 7 1 2



Isla de Amantaní, lago Titicaca. 

Esto implica asumirnos como seres naturales, que somos parte del todo, como
fractales de una célula que conformamos un organismo y un cuerpo humano que
habita la tierra y es la tierra misma. Esto resignifica lo ECO, entendido como la casa
grande que habitamos y somos, desde nuestra profunda conexión con la naturaleza,
para reubicarnos no solo como observadores sino como parte del tejido de la vida y
de las relaciones con todo cuanto existe: el agua que somos, el aire que respiramos y
transformamos, la tierra que pisamos, los alimentos que cultivamos y el largo
etcétera que implica tomar conciencia de las relaciones ecosistémicas del entorno
que habitamos y nos habita en nuestros sistemas de creencias geográficas,
culturales, sociales y de todo tipo, incluyendo o partiendo de la ciencia misma.

62

 La enseñanza positiva enfatiza los rasgos
positivos del carácter, el significado y el
propósito del estudio y las emociones positivas
que generan un pensamiento creativo y
holístico (Adler, 2017). Por otro lado, las
experiencias de emancipación y
empoderamiento están estrechamente
relacionadas con la autoeficacia. La autoeficacia
es la creencia de que uno tiene cierto control
en sus elecciones de vida y que uno puede
hacer cambios positivos en su entorno
circundante (Schreiner & Sjøberg, 2004;
Kimwarey y otros, 2014; Escoba, 2015).

En términos educativos es un reto fantástico
porque la ruptura paradigmática nos permite
revisar las propuestas pedagógicas que llaman

a la integración, a la acción transformadora y a la investigación que trasciende el
espacio tiempo lineal, para encontrar los hilos que unen lo ancestral con lo cuántico y
lo teórico con lo práctico. Recordemos que el Buen Vivir y los conocimientos
ancestrales se basan en lo vivencial para fundamentar sus postulados y generar
procesos de aprendizaje experiencial, lo que requiere salir de las cuatro paredes del
pensamiento clásico para acercarse física y sobre todo mentalmente, para conocer
las diversas manifestaciones de la vida y sus relaciones con lo todo.

Otro aspecto clave del cambio de enfoque epistémico para comprender y aplicar el
Buen Vivir, es la ausencia de fórmulas únicas o recetas como las que en su momento
impulsan los organismos multilaterales, los bancos y las corporaciones que dictan las
líneas del guión del desarrollo escrito con la tinta de los préstamos que, además de 

 E C O P E D A G Ó G I C A ,  J U L I O  -  D I C I E M B R E  D E  2 0 2 3  V O L  6  N Ú M E R O  1 1 ,  I S S N :  2 5 9 4 - 1 7 1 2



Isla de Amantaní, lago Titicaca. 

63

de generar más riqueza para los ricos, reproducen las condiciones de atraso, pobreza
y endeudamientos como una réplica del modelo que nos estanca en distintas escalas,
limitando la posibilidad del avance hacia el proclamado bienestar. En este sentido el
Buen Vivir se constituye en alternativa que plantea diferentes Buenos Vivires, tantos
como pueblos y comunidades habitan la tierra, sin recetas únicas ni metas ajenas a
las realidades propias de cada lugar. 

Precisamente cada pueblo, cada comunidad tiene sus particularidades históricas,
culturales, geográficas, climáticas y un largo etcétera que determinan la existencia de
múltiples y diversas posibilidades de recrear las bases de una Vida Plena, como
realmente ha de comprenderse en Buen Vivir o los Buenos Vivires. Por supuesto
existen puntos en común, tales como la valoración de la vida, tanto humana como la
naturaleza; la relacionalidad, que deja de compartimentar los saberes o temas; la
reciprocidad en todas las relaciones, donde dar y recibir son un mutuo intercambio
de energía que incluye a la tierra; la comunidad como el eje y el sustento de la vida
no solo material sino integral del ser humano y del planeta. 

Es como si el Buen Vivir nos
llamará a despertar el sentido
común que se ha dormido bajo los
dictámenes de las ciencias
estrictamente materiales,
racionalistas y positivistas, para
retomar o recordar las bases del
conocimiento ancestral coincidente
con las ciencias cuánticas. Esta
confluencia es una maravillosa
oportunidad para descifrar los
saberes que perviven en cada
rincón del planeta y cuyos puntos
en común son claves para
trascender el paradigma obsoleto
para recrear las bases del antiguo
nuevo conocimiento del Buen Vivir
acorde a cada realidad social,
cultural y ecosistémica.

 E C O P E D A G Ó G I C A ,  J U L I O  -  D I C I E M B R E  D E  2 0 2 3  V O L  6  N Ú M E R O  1 1 ,  I S S N :  2 5 9 4 - 1 7 1 2



Curiosa y sincrónicamente, lo antiguo se une a las ciencias más avanzadas para
identificar los planteamientos y las pautas que contribuyan a salir del laberinto al
que hemos llegado, como sociedad perdida en la sinrazón productivista que nos aleja
de nuestra propia esencia humana. El camino está por recorrer, mirando atrás y
recuperando la consciencia del ahora, podemos ser parte de la construcción del
nuevo mundo que está renaciendo en cada lugar donde perviven los saberes
antiguos, que están listas para ser cosechadas por las nueva vías del conocimiento.
Así podremos transformar a las sociedades, desde la célula más pequeña que somos
cada uno de nosotros, pasando por la familia y la comunidad, hasta llegar a lo más
grande que es la humanidad que habita la casa grande llamado planeta tierra. 

64

A MODO DE CONCLUSIÓN

 E C O P E D A G Ó G I C A ,  J U L I O  -  D I C I E M B R E  D E  2 0 2 3  V O L  6  N Ú M E R O  1 1 ,  I S S N :  2 5 9 4 - 1 7 1 2

REFERENCIAS

Gudynas, Eduardo (2009). La ecología política del giro biocéntrico en la nueva Constitución de 
         Ecuador. Revista de estudios sociales 32,  33-47. 

Gudynas, Eduardo (2009). La dimensión ecológica del Buen Vivir: entre el fantasma de la 
         modernidad y el desafío biocéntrico. Revista Obets 4, 49-53 

 Rodríguez, A. (2016). Teoría y práctica del Buen Vivir: orígenes, debates conceptuales, y conflictos 
         sociales. El caso de Ecuador, tesis doctoral cum laude. Universidad del País Vasco / Instituto 
         Hegoa, Bilbao: https://filosofiadelbuenvivir.com

FOTOGRAFÍAS
Amantani 1 y 2. Isla de Amantaní, lago Titicaca. Equilibrio entre el cielo, la tierra y el agua, como puente 
         para comprender el mundo. Adriana Rodríguez S., febrero 2020

Valle Sagrado Inka, Yucay, Perú. Cultivos circulares que recrean distintos pisos térmicos para la creación de 
         cultivos propios. Tecnología inka que pervive. Adriana Rodríguez S., febrero 2020


